
Moderasi Beragama… 

 

419                                                                                    Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 

Bulletin of Islamic Research 

ISSN (Online): 3031-4526 
Received: 23-07-2023, Revised: 10-08-2023 
Accepted: 11-09-2023, Published: 20-10-2023 
DOI: https://doi.org/10.69526/bir.v1i4.44  

 
Islam Wasatiyah sebagai Wujud Moderasi Beragama: 

Nilai, Tantangan, dan Implementasi di Indonesia 
 

Ainun Nafisa1; Alpin Iskandar2; Bayu Nugraha N3 

Abstract 

This Paper entitled Islam Wasatiyah as a Form of Religious Moderation: Values, Challenges, and 
Implementation in Indonesia. Religious moderation is a concept that is rooted in the word "moderate," 
which means to be in the middle, not excessive, and not lacking. In the context of Islam, this moderation is 
known as "Wasatiyah Islam," which prioritizes the principles of justice, balance, and equality. This concept 
is reflected in the Qur'an, especially in Surah Al-Baqarah verse 143, which emphasizes the importance of 
being a people who are in a middle, just, and balanced position. This research aims to explore the core values 
of religious moderation, including tolerance (tasamuh), justice (i'tidal), balance (tawazzun), and equality, 
as well as how these values are internalized through education and social practice. In addition, this study 
also analyzes the challenges in implementing the principles of religious moderation in Indonesia, including 
geopolitical influences and socio-religious dynamics influenced by globalization. The findings of this study 
are expected to contribute to strengthening the narrative of Islam Wasatiyah as a strategy to prevent 
extremism and maintain religious harmony in Indonesia. 

Keywords: Islam Wasatiyah; Religious Moderation; Tolerance; Justice; Balance.  

 

 

 

 

 

 

 
1 UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia, Email: ainunnafisa17@gmail.com  
2 UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia, Email: ucihasaskeh41@gmail.com  
3 UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia, Email: bayunurrohman03@gmail.com  

 

https://doi.org/10.69526/bir.v1i4.44
mailto:ainunnafisa17@gmail.com
mailto:ucihasaskeh41@gmail.com
mailto:bayunurrohman03@gmail.com


Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N 

 

 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023  420  

 

Pendahuluan 

Moderasi Beragama bukan hanya agenda lokal atau nasional, tetapi 
moderasi beragama merupakan sebuah strategi penting untuk memerangi 
ideologis islam dan kapitalisme sekuler. Moderasi beragama di indonesia di 
anggap sebagai solusi atas munculnya sekte sekte esktrimisme yang memang di 
anggap merugikan dan meresahkan bagi masyarakat Indonesia. Moderasi 
berasal kata moderat yang merupakan sebuah kata sifat turunan dari kata 
moderation yang artinya sedang, atau tidak berlebihan. Kemudian dalam bahasa 
Indonesia, kata ini di serap menjadi “Moderasi” yang dimana dalam KBBI 
didefinisikan sebagai “ pengurangan kekerasan “ dan “ Penghindaran 
Keekstreman “[1]. 

Maka ketika kata moderasi ini di sandingnkan dengan beragama menjadi 
“Moderasi Beragam” yang berarti moderasi beragama merupakan sebuah upaya 
untuk menghindari keekstreman dan kekerasan dalam peraktik beragama. 
Dengan munculnya istilah moderasi beragama tentunya banyak pro dan kontra 
atas sikap ini [2]. Banyak yang menganggap bahwa moderasi bergama 
merupakan suatu solusi atas munculnya ekstrimisme dan ada juga yang 
beranggapan bahwa moderasi beragama merupakan alat barat yang di tujukan 
untuk eksistensi kapitalsis dan penjajahan islam [3]. 

Sebab itu,  munculah pertanyaan apakah moderasi beragama itu solusi 
untuk masalah sosisal keagamaan atau justru menambah masalah baru? Oleh 
karena itu, mari kita sama-sama cari tau jawabanya dengan memahami arti dari 
moderasi beragama itu sendiri sehingga kita dapat menentukan apakah 
moderasi agama itu solusi atau masalah? 

Metode 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif yang menggunakan 
data kepustakaan karena objek utama dalam penelitian ini adalah tafsir teks Al-
Qur'an. Metode kualitatif adalah metode penilaian atau metode penelitian 
terhadap suatu permasalahan yang tidak dirancang dengan menggunakan 
langkah-langkah kerja statistik [4]. Penelitian ini juga menggunakan teknik 
observasi dan pengumpulan literatur. Teknik observasi merupakan observasi 
dalam penelitian yang berguna dalam membantu memperoleh Data di 
Instagram sedangkan pustaka literatur untuk menelusuri data secara tertulis. 
Observasi dilakukan dalam observasi [5]. 

 

 



Moderasi Beragama… 

 

421                                                                                    Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 

 

Hasil dan Pembahasan 

Pengertian Moderasi Beragama 

Kata moderasi berasal dari Bahasa Latin moderâtio, yang berarti 
kesedangan (tidak kelebihan dan tidak kekurangan). Kata itu juga berarti 
penguasaan diri (dari sikap sangat kelebihan dan kekurangan). Kamus Besar 
Bahasa Indonesia (KBBI) menyediakan dua pengertian kata moderasi, yakni: 
pengurangan kekerasan dan penghindaran keekstreman[6]. Jika dikatakan, 
“orang itu bersikap moderat”, kalimat itu berarti bahwa orang itu bersikap 
wajar, biasabiasa saja, dan tidak ekstrem.  Kata moderasi berasal kata moderat 
yang merupakan sebuah kata sifat turunan dari kata moderation yang artinya 
sedang, atau tidak berlebihan[7]. Kemudian dalam bahasa Indonesia, kata ini di 
serap menjadi “Moderasi” yang dimana dalam KBBI didefinisikan sebagai “ 
pengurangan kekerasan “ dan “ Penghindaran Keekstreman “[8].  

Sedangkan dalam bahasa Arab, moderasi dikenal dengan kata wasath 
atau wasathiyah, yang memiliki padanan makna dengan kata tawassuth (tengah-
tengah), i’tidal (adil), dan tawazun (berimbang). Orang yang menerapkan 
prinsip wasathiyah bisa disebut wasith. Dalam bahasa Arab pula, kata 
wasathiyah diartikan sebagai “pilihan terbaik”[9]. Apa pun kata yang dipakai, 
semuanya menyiratkan satu makna yang sama, yakni adil, yang dalam konteks 
ini berarti memilih posisi jalan tengah di antara berbagai pilihan ekstrem[10]. 
Kata wasith bahkan sudah diserap ke dalam bahasa Indonesia menjadi kata 
'wasit' yang memiliki tiga pengertian, yaitu: 1. penengah, perantara misalnya 
dalam perdagangan dan bisnis, 2. pelerai pemisah, pendamai antara yang 
berselisih dan 3.  pemimpin di pertandingan[11].  

Maka ketika kata moderasi ini di sandingnkan dengan beragama menjadi 
“Moderasi Beragama” yang berarti moderasi beragama merupakan sebuah 
upaya atau sikap seseorang yang beragama untuk menghindari keekstreman 
dan kekerasan dalam peraktik beragama[12]. Moderasi beragama di narasikan 
sebagai solusi atas munculnya permasalahan sosial keagamaan yang muncul di 
indonesia seperti sekte-sekte dengan pemikiran yang ekstream dan ekslusif yang 
menimbulkan keresaan bagi masyarakar dan mengancam kerukukunan intra 
antar umat bergama di indonesia. Moderasi beragama muncul sebagai penengah 
atas permasalahan tersebut[13]. 

 

 

 



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N 

 

 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023  422  

 

Moderasi Beragama Menurut Islam 

Moderasi beragama dalam Islam lebih dikenal dengan istilah Islam 
Wasatiyah yang bermakna Islam sebagai penengah atau Islam yang di tengah. 
Bila berangkat pada berbagai informasi dalam Al-Qur’an, ayat yang menjadi 
landasan Islam wasatiyah terdapat pada surat Al-Baqarah ayat 143: 

كَُونوُاْ شُهَدَاءَٓ عََلَ ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيۡكُمۡ شَهِيدٗا   ةٗ وسََطٗا لِِّ مَّ
ُ
َٰلكَِ جَعَلۡنََٰكُمۡ أ    وَكَذَ

Artinya; “Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat 
yang pertengahan (adil) agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar 
Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.” 

Berdasarkan sejarah, asal kata wasatiyyah berasal dari bahasa Arab 
dimana berhubungan dengan beberapa rangkaian huruf, yaitu waw, siin dan 
tho. Kata wasatiyyah memiliki arti yaitu adalah (keadilan) dan khiyar (pilihan 
terbaik) dan pertengahan[14]. Wasathiyah adalah ajaran Islam yang 
mengarahkan umatnya agar adil, seimbang, bermaslahat dan proporsional, atau 
sering disebut dengan kata ‘moderat’ dalam semua dimensi kehidupan[15]. 
Umat Islam adalah khiyarunnas (umat pilihan), yang harus mampu menjadi 
penengah (Wasath). Menurutnya, salah satu permasalahan umat Islam saat ini 
adalah tidak mau menghargai perbedaan pendapat. “Dan ini yang harus kita 
perbaiki,” paparnya[16].  

Yusuf Al-Qardhawi mengatakan, “Kata Wasathiyah juga diungkapkan 
menurut istilah lain yaitu tawazun (seimbang). Yang dimaksudkan adalah 
bersikap adil dan seimbang antara aspek – aspek berlawanan karena aspek dari 
salah satu tidak memiliki pengaruh serta dapat menghilangkan pengaruh pada 
aspek yang berbeda[17]. Dari aspek yang satu tidak dapat menggunakan hak 
yang berlebihan karena dapat mengakibatkan perbedaan hak dari aspek yang 
berbeda[18].  

Adapun asbabun nuzul surah Al-Baqarah ayat 143 ini ada keterkaitannya 
dengan ayat sebelum dan sesudahnya, ada beberapa riwayat mengenai asbabun 
nuzulnya diceritakan bahwa suatu ketika Rasulallah SAW, salat menghadap ke 
Baitul Maqdis, beliau sering mengadahkan wajahnnya ke langitb dengan 
mengharapkan kiblat salat di pindahkan lagi menghdap ka’bah[19]. Sehingga 
turunlah surat Al-baqarah ayat 144 yang memerintahkan melakukan salat 
kembali menghadap ke Ka’bah di Masjidil Haram. Setelah itu, salah satu sahabat 
pergi ke luar desa untuk menjumpai sekelompok muslim yang salat masih 
menghadap ke Baitul Maqdis[20]. Kemudian berkata “ Demi Allah, aku telat 
salat bersama Rasulallah menghadap Masjidil Haram,” lalu mereka memutar 



Moderasi Beragama… 

 

423                                                                                    Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 

arah kiblat menuju Masjidil Haram. Karena itu, umar Muslim mulai 
merenungkan nasib orang-orang yang meninggal sebelum mereka yang masih 
salat menghadap Baitul Maqdis. Terkait hal ini, Allah Swt kemudia menurunkan 
surah Al-Baqarah ayat 143 yang menegaskan bahwa nasib mereka masih di surga 
karena iman mereka tidak di sia-siakan oleh Allah[21].  

M.Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbahnya mengkelompokan 
penafsiran awal juz 2 dari ayat 142 sampai ayat 150 satu kelompok. 
Pengelompokan ini menjelaskan seputar tentang peralihan kiblat dan sikap 
orang-orang Yahudi atas masalah ini[22]. Sedangkan ayat yang berkenaan 
dengan ummatan Wasathan atau yang sedang kita bahas sekarang yaitu 
moderasi beragama terdapat pada ayat 143[23]. M.Quraihs Shihab 
mendefinisikan kata moderasi dengan moderat dan teladan. Hal ini juga beliau 
kaitkan dengan letak geografis Ka’bah yang berada di pertengahan. Beliau 
menjelaskan bahwa manusia dengan posisi di pertengahan menjadikan mereka 
tidak memihak ke kiri ataupun ke kanan, hal ini dapat mengantarkan manusia 
dapat bersikap adil[24]. 

Dalam menjelaskan tentang makna moderasi beragma M.Quraish Shihab 
mengemukakan berbagai pendapat ulama, salah satu di antaranya adalah 
pandangan terhadap Tuhan dan dunia. Ada yang berpendapat pandangan 
tentang tuhan ummatan wasatan (moderasi beragama) mereka tidak 
mengingkan wujud tuhan tetapi tidak juga menganut paham polyteisme 
(banyak tuhan)[25]. Pandangan islam terhadap tuhan adalah wujud yang maha 
esa, sedangkan pandangan islam terhadap dunia adalah tidak mengingkari dan 
menilainya, tetapi tidak juga beranggapan dunia adalah segalanya. Pandangan 
islam tehdapat hidup bukan hanya dunia melainkan adanya juga akhirat. 
Manusia tidak boleh berlarut atau tenggelam dalam materialisme begitu juga 
manusia tidak boleh terlalu berlibihan dalam spritualisme[26]. Ketika 
pandangan menghadap kelangit kaki tetap harus berpijak kebumi. Islam 
mengajarkan agar manusia meraih materi bersifat duniawi tetapi dengan nilai-
nilai samawi[27].  

Selanjutnya, M.Quraish shihab menjelaskan penafsirannya pada bagian 
ayat yang artinya “agar kamu menjadi saksi atas perbuatan manusia dan rasul 
menjadi saksi atas perbuatanmu” Quraish Shihab memahami bahwa islam di 
masa mendatang akan menjadi saksi atas baik buruknya pandangan dan 
perbutan manusia[28]. Karena hal ini beliau memprediksi dengan merujuk pada 
kata “li takunu” Fiil Mudhori’ (yang akan datang). Yang artinya penggalan ayat 
ini mengisyaratkan bahwa akan muncul perbedaan dan pergulatan pandangan 
antar isme (paham) di masa mendatang dan kaum muslimin yang ummatan 
wasatanlah yang akan menjadi penengan atas hal tersebut[29]. Dan hal ini 



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N 

 

 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023  424  

muncul pada masa sekarang yang dimana banyak sekali isme-isme yang 
bermunculan[30].  

Menurut habib Jafar pada ayat tersebut di singgung kata Annas (manusia) yang 
menjadi objek atas moderat itu sendiri. Di sana terdapat kata ja’ala yang artinya 
“menjadikan” tidak menggunakan kata Khalaqa (menciptakan), menjadikan 
tentunya berbeda dengan menciptakan yang dimana menciptakan bisa langsung 
terjadi atas kehendak tuhan, sedangkan kata menjadikan itu butuh upaya dari 
diri manusia itu sendiri[31]. Yang artinya, moderasi adalah sebagai potensi yang 
diberikan dari islam terhadap manusia, sehingga sejauh mana manusia dapat 
mengaktualisasikan sikap moderat tersebut sesuai dengan kaidah-kaidah agama 
islam[32]. 

Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

Nilai ini diartikan sebagai Harga dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 
sebesar. Namun jika kata tersebut dikaitkan dengan suatu benda atau dilihat dari  
sudut  tertentu, maka harga yang terkandung dalam kata tersebut dapat 
mempunyai penafsiran yang berbeda.  Nilai berasal dari bahasa Latin vale're 
yang berarti berguna, memberdayakan, dapat diterapkan. Oleh karena itu, nilai 
diartikan sebagai apa yang baik, apa yang bermanfaat, dan apa yang dianggap 
paling benar menurut keyakinan seseorang atau sekelompok orang. Nilai adalah 
standar perilaku, keindahan, keadilan, kebenaran, dan efisiensi yang 
mempersatukan manusia dan harus dilaksanakan serta dipelihara. Artinya 
nilainya dianggap penting  dan dianggap baik apabila memenuhi kebutuhan  
masyarakat setempat[33]. Nilai disini adalah satu atau lebih nilai yang sering 
digunakan untuk menyebut sesuatu yang bernilai, seperti nilainya, nilainya, atau 
sistem nilai dan digunakan untuk sesuatu yang bernilai atau bernilai, bukan 
sesuatu yang baik atau berharga.   Nilai juga digunakan sebagai kata kerja dalam 
ekspresi mengevaluasi, mengevaluasi, dan dinilai[34]. Penilaian umumnya 
identik dengan evaluasi ketika digunakan secara aktif  untuk mengevaluasi 
suatu tindakan[35].  

  Menurut Amril Mansour, nilai tidaklah mudah untuk didefinisikan, 
namun paling tidak dalam tataran praktis, nilai adalah sesuatu yang menarik, 
dikehendaki, dinikmati, dikehendaki, dalam arti yang baik atau positif.  Menurut 
peneliti, nilai merupakan wujud dari karakter yang baik, nilai yang dapat 
dikenali, seperti perilaku baik yang patut dipertahankan oleh seseorang[36]. 
Untuk mendukung konsep dan sikap moderat, setidaknya ada empat nilai inti 
yang perlu dikembangkan dan diinternalisasikan melalui proses pendidikan. 
Empat nilai inti adalah toleransi (tasamuh), keadilan (i'tidal), keseimbangan 
(tawazzun), dan kesetaraan. Penjelasan sederhana keempat itu adalah  sebagai 
berikut; 



Moderasi Beragama… 

 

425                                                                                    Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 

 

 

1. Toleransi 

Dalam bahasa Arab, istilah “toleransi” berarti “tasamuh. Artinya 
sifat atau sikap toleransi atau saling menghormati antar sesama 
manusia, meskipun sikap atau pendapat orang lain berbeda (atau 
bahkan bertentangan) dengan diri sendiri[37]. Secara etimologis, 
toleransi berarti kesabaran, ketahanan emosi, dan kelapangan. 
Manusia sebagai makhluk sosial tidak pernah lepas dari 
kebutuhan akan orang lain, dan semua orang tentu saling 
membutuhkan satu sama lain[38]. Oleh karena itu, manusia dan 
manusia lainnya harus saling menjaga dan membantu dalam 
keutamaannya masing-masing dalam berbagai aspek kehidupan, 
mulai dari aspek sosial, ekonomi, budaya, sosial dan aspek 
kehidupan manusia lainnya[39]. Hubungan persaudaraan dan 
toleransi antar umat beragama sama sekali tidak dilarang oleh 
Islam sepanjang dalam taraf kemanusiaan dan kedua belah pihak 
saling menghormati hak masing-masing. Toleransi membutuhkan 
cara pandang yang luas agar bisa memahami orang lain. Hal ini 
memudahkan untuk mengenali dan membangun hubungan kerja 
sama. Salah satu cara untuk mencapai peradaban toleransi tersebut 
adalah dengan inklusivisme[40]. 

Karena sikap inklusif mengajarkan kita tentang kebenaran 
universal, sendiri juga meruntuhkan sikap eksklusif yang 
menganggap bahwa kebenaran dan kemuliaan hanya ada di dalam 
dan di pihak kita. Kebenarannya mungkin  ada dan  dimiliki oleh 
orang lain[41]. 

2. Adil  

Imam al-Qurtubis menjelaskan, kata Wasas (tengah) artinya al-Adl 
(keadilan). Asalnya, dan yang paling dikagumi adalah yang di 
tengah. Kemudian al-Qurtubis berkata: ``Ulama kami telah 
mengatakan: ``Tuhan kami telah menulis kitab-Nya, yang Dia 
berikan kepada kita pada tahun  dalam wujud yang mulia dengan 
sifat kesalehan., dan diberi wewenang untuk menanggungnya[42]. 
'' bersaksi demikian kepada semua makhluknya. Dia 
menempatkan kami di posisi pertama (utama) meskipun kami 
berada di urutan terakhir. Hal ini menunjukkan bahwa tidak ada 
seorangpun yang memberikan kesaksian kecuali orang-orang yang 



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N 

 

 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023  426  

bertakwa, dan tidak ada dalil mengenai perkataannya tentang 
orang lain kecuali perkataan orang-orang yang bertakwa[43].” 

Hampir semua agama mempunyai konsep dasar keadilan, yang 
menjadi standar kebajikan yang diajarkan kepada pemeluknya. 
Namun mungkin terdapat perbedaan dalam pemahaman, 
pengakuan dan pengembangan visinya menurut prinsip 
teologisnya. Secara umum, mencakup pengertian keadilan. 
Artinya, adil, jujur, obyektif, dan adil. M. Quraysh Shihab 
menyatakan bahwa kata “keadilan” pada pada mulanya diartikan 
sebagai “kesetaraan” atau “equality” yang menempatkan pelaku 
pada sisi keadilan atau hak[44]. 

3. Keseimbangan 

Keseimbangan (tawazun) adalah sikap keseimbangan atau 
keselarasan yang membantu terciptanya  hubungan yang harmonis 
antar  manusia dan antara manusia dengan  Allah SWT. Prinsip 
Tawazun berupaya mencapai integritas umat Islam dan solidaritas 
sosial[45]. Dalam Tawazun timbul keseimbangan antara tuntutan 
kemanusiaan dan ketuhanan, konsep persatuan antara tatanan 
sekuler dan agama, serta keselarasan antara hak dan kewajiban. 
Prinsip Tawazun adalah menjaga keseimbangan dan keselarasan 
sehingga terjadi keseimbangan antara dunia dan akhirat, 
kepentingan individu dan masyarakat, kepentingan masa kini dan 
masa depan. Keseimbangan disini adalah suatu bentuk  hubungan 
yang tidak berat sebelah (menguntungkan bagi sebagian pihak  
dan merugikan bagi pihak  lain)[46]. Namun masing-masing pihak 
dapat mengatur dirinya sendiri sesuai dengan fungsinya tanpa 
mengganggu fungsi pihak lainnya. Hasil yang diharapkan adalah  
terciptanya kehidupan yang dinamis[47]. 

4. Kesetaraan  

Islam memandang bahwa semua manusia adalah sama (setara), 
tidak ada perbedaan satu sama lain dengan sebab ras, warna kulit, 
bahasa atau pun identitas sosial budaya lainnya. Prinsip kesetaraan 
ini merupakan konsekuensi dari nilai toleransi yang dicapai 
melalui inklusifitas[48]. Sikap inklusif akan mengajarkan kepada 
kita tentang kebenaran yang bersifat universal sehingga dengan 
sendirinya juga akan mengikis sikap eksklusif yang melihat 
kebenaran dan kemuliaan hanya ada pada diri dan pihak kita 
sendiri. Kebenaran sangat mungkin sekali ada dan dimiliki oleh 
orang lain[49]. Pemahaman ini juga akan mengarahkan kita pada 



Moderasi Beragama… 

 

427                                                                                    Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 

kesetaraan, dan egaliterianisme. Satu-satunya pembeda secara 
kualitatif pada diri manusia adalah ketakwaannya kepada 
Allah[50]. 

Permasalahan Moderasi Beragama di Indonesia 

Moderasi beragama di Indonesia telah masuk dalam Rencana 
Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) tahun 2020-2024. Mentri 
agama menyebutkan bahwa moderasi beragama bisa menjadi solusi munculnya 
berbagai permasalahan sosial keagamaan[51].  Munculnya beberapa sekte yang 
memiliki pemikiran ekslusif dan eskstrem, mereka mengklaim kebeneran hanya 
dirinya sendiri dan menyalahkan orang lain dalam praktek keagamaan. Hal ini, 
menimbulkan keresahan di masyarakat dan mengancam kerukunan intra antar 
umat beragama di indonesia[52]. Karena hal tersebut, kementrian agama 
mengatakan bahwa Indonesia sebagai negara multikultural dan multiagama, di 
tantang untuk bisa mengelola keragaman dan permasalahan sosial keagamaan. 
Untuk mengatasi permasalahan tersebut kementrian agama mengembagkan 
konsep moderasi beragama dan mendefinisikan moderasi bergama adalaha cara 
pandangan yang membawa orang ke jalan tengah, jauh dari jalan yang 
berlebihan dan ekstrem[53]. 

Pemerintah mengopinikan ekstrimisme sebagai masalah bangsa yang 
penting, berbagai program dirancang untuk memerangi ekstrimisme. Padahal 
definisi tentang ekstrimisme berasal dari satu sumber saja, yaitu doktrin barat. 
Amerika Serikat melalui lembaga Think tank nya”RAND Corporation 
Launched”  melancarkan strategi adu domba memecah umat islam kedalam 
beberapa kelompok, yaitu 1. Islam moderat/toleran 2. Islam Radikal / 
fundamental / esktrem 3. Islam sekuler 4. Islam tradisional.  Yang artinya, 
ekstrimsme merupakan sebuah stigma barat terhadap islam, sementara 
permasalahan yang sebenarnya pada bangsa ini yaitu di kelolanya sumber daya 
alam yang melimpah oleh bangsa asing, pejabat membangun gurita oligarki, 
ekonomi kerap resesi, korupsi marak disemua lini, politik uang menjadi tradisi, 
dan moral bangsa terus terdeglaradarsi, kualitas pendidikan kurang mumupuni, 
kriminalitas semakin marak, angka percerain tinggi dan kekerasan terhadap 
perempuan terus terjadi[54]. 

Dalam masalah ini umat islam justru di ajak untuk bersikap moderasi 
dalam memerangi ekstrimisme, sedangkan tabiat dalam bermoderasi adalah 
bersikap ramah termasuk bersikap ramah terhadap bangsa asing yang telah 
mencabut sumber daya alam negri ini. Karena itu, sumber permasalahan yang 
terjadi pada negri ini adalah salah membaca nya pemerintah yang menjadikan 
ekstrimisme dan radikalisme agama sebagai masalah utama bagi bangsa ini. 



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N 

 

 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023  428  

Padahal apabila terjadi aksi ekstrimisme dan radikalisme terjadi fakta itu 
hanyalah satu cabang dari penerapan sistem sekuler kapitalis neoliberal[55]. 

Sistem ini telah menimbulkan banyak keburukan ke berbagai aspek 
kehidupan, sistem ini pula yang menuduh islam politik dan islam ideogis 
sebagai pemicu munculnya aksi ektrimisme dan radikalisme yang kemudian di 
narasikan sebagai sumber utama persoalan bangsa korban tumbal dari proyek 
moderasi beragama. Karena pada kenyataanya dengan muncul nya islam politik 
dan islam ideologis mampuh menjadi solusi untuk masalah keterpurukannya 
dunia dan nyatanya islam politik telah menjadi lonceng kematian bagi hegemoni 
kapitalisme global[56].   

Islam politik atau islam ideologis memang satu-satunya ideologi yang 
bisa menghacurkan dominasi penjajahan kapitalisme atas dunia. Penenerapan 
ideologi pada masa islam berabad-abad yang lalu dapat mengahantarkan umat 
islam pada kesejahtraan bahkan bisa di rasakan oleh orang-orang nonmuslin 
hingga mereka merasa lebih aman hidup di bawah naungan islam. Bahkan 
sistem ideologi islam merupakan ancaman bagi eksistensi kapitalisme 
imperialisme barat[57]. 

Dari sini dapat kita pahami bahwa moderasi islam yang di gagas oleh 
negara kafir imperialis sejatinya di tujukan hanya untuk mempertahankan 
eksistensi kapitalisme-liberalisme dan penjajahan mereka atas umat islam. 
Secara faktual islam dan politik tidak bisa di pisahkan, bahkan politik 
merupakan salah satu pengamalan ajaran islam yang di dasarkan pada aqidah 
islam untuk mendakwah islam di dalam negeri dan menyebar luaskan keluar 
negeri[58]. Pada hakikatnya politik islam adalah pengurusan urusan umat 
berdasarkan kebenaran dan keadilan. Inilah konsep sesungguhnya politik yakni, 
mengatur seluruh urusan manusia bukan urusan sendiri. Karena syariah islam 
hakikatnya merupakan aturan dan hukum untuk memberikan solusi terbaik 
terhadap seluruh aspek kehidupan manusia[59]. 

Kesimpulan 

The Moderasi berasal kata moderat yang merupakan sebuah kata sifat 
turunan dari kata moderation yang artinya sedang, atau tidak berlebihan. 
Kemudian dalam bahasa Indonesia, kata ini di serap menjadi “Moderasi” yang 
dimana dalam KBBI didefinisikan sebagai “ pengurangan kekerasan “ dan “ 
Penghindaran Keekstreman “. Maka ketika kata moderasi ini di sandingnkan 
dengan beragama menjadi “Moderasi Beragam” yang berarti moderasi 
beragama merupakan sebuah upaya untuk menghindari keekstreman dan 
kekerasan dalam peraktik beragama. Moderasi beragama dalam Islam lebih 
dikenal dengan istilah Islam Wasatiyah yang bermakna Islam sebagai penengah 



Moderasi Beragama… 

 

429                                                                                    Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 

atau Islam yang di tengah. Bila berangkat pada berbagai informasi dalam Al-
Qur’an, ayat yang menjadi landasan Islam wasatiyah terdapat pada surat Al-
Baqarah ayat 143. konsep dan sikap moderat, setidaknya ada empat nilai inti 
yang perlu dikembangkan dan diinternalisasikan melalui proses pendidikan. 
Empat nilai inti adalah toleransi (tasamuh), keadilan (i'tidal), keseimbangan 
(tawazzun), dan kesetaraan. Moderasi beragama di Indonesia telah masuk dalam 
Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) tahun 2020-2024. 
Mentri agama menyebutkan bahwa moderasi beragama bisa menjadi solusi 
munculnya berbagai permasalahan sosial keagamaan. Pemerintah 
mengopinikan ekstrimisme sebagai masalah bangsa yang penting, berbagai 
program dirancang untuk memerangi ekstrimisme. Amerika Serikat melalui 
lembaga Think tank nya ”RAND Corporation Launched” melancarkan strategi 
adu domba memecah umat islam kedalam beberapa kelompok, yaitu 1. Islam 
moderat/toleran 2. Islam Radikal / fundamental / esktrem 3. Islam sekuler 4. 
Islam tradisional. 

Author Contributions 

Ainun Nafisa: Conceptualization, Methodology, Writing – review & 
editing, Supervision, Project administration. Alpin Iskandar: Methodology, 
Writing – review & editing, Investigation. Bayu Nugraha N: Conceptualization, 
Methodology, Writing – review & editing, Investigation. 

Acknowledgement 

 We would like to thank to UIN Bandung and an anonymous reviewer for 
providing valuable input on these papers. 

Conflict of Interest 

The authors declare no conflicts of interest. 

Funding 

This research did not receive any financial support. 

Bibliography  

[1] E. C. M. Djamil, E. G. Rahayu, and F. Fahreza, “Thoroughly Exploring 
Secularism in an Islamic Perspective : History , Dynamics , and 
Interpretation of the Qur ’ an,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp. 1–16, 2024, 
doi: 10.69526/bir.v2i1.30. 

[2] A. Nirwana, R. Tamami, S. Hidayat, and S. Akhyar, “ANALYSIS OF 
BEHAVIORS OF SIDODADI MARKET TRADERS BASED ON TAFSĪR 
AL-JAMĪ’ LI AḤKᾹM AL-QUR’ᾹN IMAM AL-QURṬUBĪ ABOUT 
CHARACTERISTICS OF MADYAN TRADERS,” J. At-Tibyan J. Ilmu 



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N 

 

 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023  430  

Alqur’an dan Tafsir, vol. 6, no. 2, pp. 281–300, Dec. 2021, doi: 10.32505/at-
tibyan.v6i2.3255. 

[3] A. zainuri Fahri, mohammad, “Moderasi Beragama di Indonesia 
Mohamad,” Religions, vol. 13, no. 5, 2022. 

[4] A. Nirwana AN, D. Mustofa, and S. Akhyar, “Contextualization Review of 
the Interpretation of the Verses of the Fathul Qulub Book at the IMM 
Sukoharjo Regeneration Program,” J. Ilm. Al-Mu ashirah, vol. 20, no. 1, p. 
146, Feb. 2023, doi: 10.22373/jim.v20i1.16939. 

[5] A. Nirwana AN, “Multimedia Tafsir: Exploring the Meaning of the Quran 
in the Digital Era,” SSRN Electron. J., 2024, doi: 10.2139/ssrn.4785707. 

[6] Syamsuriah and Ardi, “Urgensi Pemahaman Moderasi Beragama di 
Indonesia Pendahuluan,” J. Ilm. Islam. Resour., vol. 19, no. 2, 2022. 

[7] A. Nirwana, “DA’WAH IN THE QUR’AN (THEMATIC TAFSIR),” J. At-
Tibyan J. Ilmu Alqur’an dan Tafsir, vol. 4, no. 2, pp. 307–329, Dec. 2019, doi: 
10.32505/at-tibyan.v4i2.1350. 

[8] D. Noqita, E. S. Q. Solihat, and F. A. At-, “Islam, Radikalisme dan 
Terorisme Dalam Perspektif Al- Qur ’an : Kajian Tafsir Tematik,” Bull. 
Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 5–6, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i2.37. 

[9] A. Nirwana, M. D. Ariyanto, M. F. Abror, S. Akhyar, and F. bin Husen 
Ismail, “SEMANTIC ANALYSIS OF WHERE IS THE DIFFERENCE IN 
THE MEANING OF THE WORDS QALB AND FUĀD IN THE QUR’AN?,” 
J. STIU Darul Hikmah, vol. 9, no. 1, pp. 12–20, Mar. 2023, doi: 
10.61086/jstiudh.v9i1.38. 

[10] A. Nirwana, H. Hayati, and M. Ridhwan, “The Media of Washatiyah 
Dakwah in Quranic Exegesis Study,” Budapest Int. Res. Critics Inst. Humanit. 
Soc. Sci., vol. 3, no. 2, pp. 911–922, May 2020, doi: 10.33258/birci.v3i2.919. 

[11] R. W. Wibowo and A. S. Nurjanah, “Aktualisasi Moderasi Beragama Abad 
21 Melalui Media Sosial,” Madania J. Ilmu-Ilmu Keislam., vol. 11, no. 2, 2021. 

[12] A. Nirwana AN et al., “Serving to parents perspective azhar’s quranic 
interpretation,” Linguist. Cult. Rev., vol. 6, pp. 254–263, Feb. 2022, doi: 
10.21744/lingcure.v6nS5.2155. 

[13] I. Nashohah, “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama melalui Pendidikan 
Penguatan Karakter dalam Masyarakat Heterogen,” Pros. Nas. IAIN Kediri, 
vol. 4, no. November, 2021. 

[14] M. B. Al Giffary, M. R. Maulana, M. A. Rahman, and F. D. Fadhilla, 
“Konsep Moderasi Beragama Dan Kerukunan Antar Umat Beragama 
Sesuai Ajaran Islam,” Islam. Educ., vol. 1, no. 2, 2023. 

[15] A. Nirwana, I. P. Sari, S. Suharjianto, and S. Hidayat, “Kajian Kritik pada 
Bentuk dan Pengaruh Positif al-Dakhil dalam Tafsir Jalalain tentang Kisah 
Nabi Musa dan Khidir,” AL QUDS  J. Stud. Alquran dan Hadis, vol. 5, no. 2, 
p. 717, Nov. 2021, doi: 10.29240/alquds.v5i2.2774. 



Moderasi Beragama… 

 

431                                                                                    Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 

[16] E. Righayatsyah and A. A. Muhyi, “Islam dan Hak Asasi Manusia Dalam 
Perspektif Al- Qur ’ an : Kajian Tafsir Tematik,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 
2, pp. 267–288, 2024, doi: 10.69526/birv2i2.35. 

[17] A. Nirwana, S. Hidayat, and S. Suharjianto, “  أصول التفسير وقواعده عند تفسير عبد الله

 :J. Online Stud. Al-Qur’an, vol. 16, no. 2, pp. 137–164, Jul. 2020, doi ”,بن عباس
10.21009/JSQ.016.2.02. 

[18] H. H, “Perempuan dan Moderasi Beragama: Potensi dan Tantangan 
Perempuan dalam Mewujudkan Moderasi Beragama,” J. Hawa  Stud. 
Pengarus Utamaan Gend. dan Anak, vol. 4, no. 1, 2023. 

[19] N. A. Prasanti, P. E. Adila, R. Mughiry, and A. A. Muhyi, “The Correlation 
between Islam and Globalization According to the Maudhu ’ i 
Interpretation,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 153–168, 2024, doi: 
10.69526/bir.v2i2.13. 

[20] A. N. AN, “Konsep Islamic State Amien Rais dan Nurcholish Madjid,” J. 
Subst., vol. 15, no. 1, pp. 41–52, 2013. 

[21] Darmayanti and Maudin, “Pentingnya Pemahaman dan Implementasi 
Moderasi Beragama dalam Kehidupan Generasi Milenial,” Syattar Stud. 
Ilmu-ilmu Huk. dan Pendidik., vol. 2, no. 1, 2021. 

[22] A. Nirwana AN, “Qawaid Tafsir dan Ushul Tafsir Siti Aisyah dalam Kitab 
Sahih Muslim,” J. Ilm. Al-Mu’ashirah, vol. 18, no. 2, p. 152, Nov. 2021, doi: 
10.22373/jim.v18i2.11281. 

[23] M. I. Thaib, “Baitul Mal Aceh and Productive Zakat Education for 
Mustahiq,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 187–204, 2024, doi: 
10.69526/bir.v2i2.11. 

[24] H. D. Noviani, E. Yanuarti, S. M. Habibah, R. R. N. Setyowati, and F. 
Fatmawati, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam 
Kurikulum Merdeka Belajar Pendidikan Agama Islam,” Symfonia J. 
Pendidik. Agama Islam, vol. 3, no. 1, 2022. 

[25] N. Isma, N. Holifah, N. F. Amini, and S. N. Rois, “Islam dan 
Fundamentalisme Dalam Al ’ Qur’an,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp. 
131–148, 2023, doi: 10.69526/bir.v2i1.27. 

[26] A. Basir, S. Suri, A. Nirwana AN, R. Sholihin, and H. Hayati, “relevance of 
national education goals to the guidance of the Al-Quran and Al-Hadith,” 
Linguist. Cult. Rev., vol. 6, pp. 122–137, Jan. 2022, doi: 
10.21744/lingcure.v6nS5.2088. 

[27] I. Azizah, “Peran Santri Milenial dalam Mewujudkan Moderasi 
Beragama,” Pros. Nas., vol. 4, no. November, 2021. 

[28] A. Nirwana AN et al., “PELATIHAN METODE TAJDIED UNTUK 
PENINGKATAN MEMBACA AL-QUR’AN SISWA SD 
MUHAMMADIYAH PROGRAM KHUSUS KOTTABARAT,” J. Pema 
Tarb., vol. 2, no. 1, p. 50, Jul. 2023, doi: 10.30829/pema.v2i1.2361. 



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N 

 

 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023  432  

[29] A. Nirwana, S. Hidayat, H. Hayati, F. Furqan, F. Arfan, and S. Fitria, 
“SOSIALISASI DAN KONSOLIDASI PROGRAM REMAJA MASJID 
/REMAS TERHADAP TRANSFORMASI AKHLAK REMAJA,” 
MONSU’ANI TANO J. Pengabdi. Masy., vol. 3, no. 1, Jun. 2020, doi: 
10.32529/tano.v3i1.480. 

[30] A. N. An, F. Arfan, F. D. Marshal, C. Maulana, and N. Fadli, “Metodologi 
Tafsir Al-Qur’an : Methods of Qur’an Research and Quran Tafseer 
Research its implications for contemporary Islamic thought,” Bull. Islam. 
Res., vol. 2, no. 1, pp. 33–42, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i3.34. 

[31] Z. Abidin, “Tafsir Maudhu’i: Study of the Qur’an on Business, Trade and 
Economy: Tafsir Maudhu’i: Kajian Al-Qur’an Mengenai Bisnis, 
Perdagangan Dan Perekonomian,” Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 57–72, 
2023, doi: 10.23917/bir.v1i1.123. 

[32] M. Pahmuddin, “Urgensi Pendidikan Berbasis Moderasi Beragama di 
Indonesia,” J. Ekon., vol. 7, no. 1, 2023. 

[33] S. F. Fuadia, R. Aini, R. M. Soba, and A. A. Muhyi, “The Concept of The 
State in Islam : A Study of Maudhu’i’s Interpretation,” Bull. Islam. Res., vol. 
2, no. 1, pp. 1–20, 2024, doi: 10.12345/bir.v2i1.1234. 

[34] A. Nirwana, A. Fitri, R. Rahmadon, F. Arfan, Z. Zahari, and F. M. Sari, 
“Sosialisasi Kemukjizatan Al Qur’an Terhadap Komunitas Pendengar 
Radio Baiturrahman Aceh Melalui Program Interaktif Al Qur’an dan 
Sains,” PERDIKAN (Journal Community Engag., vol. 1, no. 2, Dec. 2019, doi: 
10.19105/pjce.v1i2.2863. 

[35] B. N. Hoir, “Thematic Tafsir Study: Religious Moderation in the Qur’an,” 
Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 43–56, 2023, doi: 10.23917/bir.v1i1.123. 

[36] A. Mukrimun, “Application Analysis Study and Implications of Rules ‘Al-
Ibratu BiUmūmi Al-Lafdzi Lā Bi Khushūshi As-Sabab’ In Tafsir Mafātih al-
Ghoīb,” Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 27–28, 2023, doi: 
10.23917/bir.v1i1.123. 

[37] D. Ramdani, D. L. Hilwa, and F. F. Muzani, “Islam dan Pluralisme dalam 
Perspektif Al- Qur ’ an : Kajian Tafsir Tematik,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 
1, pp. 4–6, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i1.32. 

[38] N. Damayanti, S. A. Nurazizah, and R. Abdurohman, “The Concept of 
Human Rights from The Qur’an Perspective,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, 
pp. 17–32, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i1.20. 

[39] Mahmudulhassan, “Exploring the Essence , Importance , and Distinctive 
Attributes of Islamic Culture : An In-depth Cultural Analysis,” Bull. Islam. 
Res., vol. 2, no. 4, pp. 303–320, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i4.25. 

[40] F. Muhammad, “The Ethics Of Communication To Parents In Surah 
Maryam Ayat 42-48 (Study On Kitab Tafsir Al-Taysir By Firanda Andirja,” 
Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 33–42, 2023, doi: 10.23917/bir.v1i1.123. 



Moderasi Beragama… 

 

433                                                                                    Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 

[41] Y. Irbah, “Main The Principle Of Inter-Religious Tolerance ( A 
Comparative Study Of The Interpretation Of Surat Al Kafirun Between 
Hamka And Quraish Shihab,” Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 20–32, 2023, 
doi: 10.23917/bir.v1i1.123. 

[42] D. Nurfazri and D. N. Agustin, “Islam dan Demokrasi : Kajian Tafsir 
Maudhu ’ i,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 5–6, 2024, doi: 
10.69526/bir.v2i2.23. 

[43] D. Apriliani, D. Tafa, and F. Munawwar, “Islam dan Globalisasi dalam 
Kajian Tafsir Maudhu’i,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 5–6, 2024, doi: 
10.69526/bir.v2i2.29. 

[44] D. Sukmawati, G. P. Pratama, and D. Abdullah, “Islam dan Lembaga 
Negara Pendahuluan Indonesia adalah negara dengan kerangka 
kelembagaan yang terorganisir Pendekatan dalam konteks ini merujuk 
pada sudut pandang yang Diskusi dan Pembahasan Pengertian Islam dan 
Lembaga Negara Dari segi bahasa , lembaga n,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 
1, pp. 4–6, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i1.28. 

[45] P. Prakosa, “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat 
Beragama,” J. Ilm. Relig. Entity Humanit., vol. 4, no. 1, 2022, doi: 
10.37364/jireh.v4i1.69. 

[46] F. H. Akbar, F. L. Fasha, and F. Abdullah, “Konsep Moderasi Beragama 
dalam Tinjauan Qur’an Hadis Pendahuluan,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, 
pp. 59–80, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i1.21. 

[47] D. D. Hasanah, D. N. Salsabila, and H. A. Al, “Bagaimana Hubungan Islam 
dan Liberalisme dalam Perspektif Qur’an ?,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, 
pp. 53–70, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i1.17. 

[48] E. Rahmawati, F. A. Aziz, and G. R. Jannah, “The phenomenon of the Hijab 
Wrapping Tightly in the Qur ’ an Sunnah Review and its Comparison with 
the Veil and Burqa,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp. 4–6, 2024, doi: 
10.69526/bir.v2i1.24. 

[49] R. Alfi, N. Hasanah, R. Rifkiah, and A. A. Muhyi, “Contemporary 
Traditions and Challenges : Tafsir Maudhu’i’s Study of Islam and 
Fundamentalism,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 131–152, 2024, doi: 
10.69526/bir.v2i2.7. 

[50] P. Dewi, R. N. Putri, and A. A. Muhyi, “Islamic Views on Radicalism and 
Terrorism,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp. 39–52, 2024, doi: 
10.69526/bir.v2i1.9. 

[51] M. I. Nisar Mahyuddin, “Pemahaman Moderasi Beragama dan Sikap 
Mahasiswa terhadap Intoleransi Sosial,” Sosiol.  J. Agama dan Masy., vol. 5, 
no. 1, 2022. 

[52] A. F. R, “Hermeneutics of Gender : A Comparative Study of Hermeneutical 
Models Amina Wadud and Farid Esack,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp. 



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N 

 

 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023  434  

21–38, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i1.10. 
[53] O. Gultom, “Moderasi Beragama: Cara Pandang Moderat Mengamalkan 

Ajaran Agama di Indonesia dalam Perspektif Fenomenologi Agama,” J. 
Agama dan Kebud., vol. 17, no. 1, 2022. 

[54] S. Marwiyah et al., “Pelatihan Moderasi Beragama di Pondok Pesantren 
Putra Dato Sulaeman,” Madaniya, vol. 3, no. 4, 2022. 

[55] S. U. Kholqi, “Aktualisasi Moderasi Beragama Perspektif Al-Quran di 
Lingkungan Pesantren,” Mapendis J. Manaj. Pendidik. Islam, vol. 1, no. 1, 
2023. 

[56] M. Rahmah, “Moderasi Beragama dalam Alquran (Studi Pemikiran M. 
Quraish Shihab dalam Buku Wasatiyyah: Wawasan Islam tentang 
Moderasi Beragama),” Tesis, 2020. 

[57] M. I. K. Dewi and N. M. R. Kristina, “Peran Organisasi Kemasyarakatan 
Dalam Penguatan Moderasi Beragama,” Pros. Semin. Nas. IAHN …, vol. 4, 
no. 4, 2021. 

[58] Abror Mhd. et al., “Proyeksi Moderasi Beragama Di Indonesia,” Harmoni, 
vol. 8, no. 4, 2020. 

[59] N. F. Pratiwi, “Upaya Guru Pendidikan Agama Islam Dalam 
Meningkatkan Penanaman Moderasi Beragama Bagi Peserta Didik di 
Smpn 2 Badegan,” IAIN Ponorogo, 2022. 

 
 

Copyright 

© 2023 The Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the 
Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0), which permits unrestricted 

use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original author and source are 
credited. See http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/. 

 


