Moderasi Beragama... |

. Bulletin of Islamic Research

ISSN (Online): 3031-4526
PN Received: 23-07-2023, Revised: 10-08-2023
Accepted: 11-09-2023, Published: 20-10-2023
DOI: https:/ /doi.org/10.69526/bir.v1i4.44

Islam Wasatiyah sebagai Wujud Moderasi Beragama:
Nilai, Tantangan, dan Implementasi di Indonesia

Ainun Nafisal; Alpin Iskandar?; Bayu Nugraha N3

Abstract

This Paper entitled Islam Wasatiyah as a Form of Religious Moderation: Values, Challenges, and
Implementation in Indonesia. Religious moderation is a concept that is rooted in the word "moderate,"
which means to be in the middle, not excessive, and not lacking. In the context of Islam, this moderation is
known as "Wasatiyah Islam," which prioritizes the principles of justice, balance, and equality. This concept
is reflected in the Qur'an, especially in Surah Al-Baqarah verse 143, which emphasizes the importance of
being a people who are in a middle, just, and balanced position. This research aims to explore the core values
of religious moderation, including tolerance (tasamuh), justice (i'tidal), balance (tawazzun), and equality,
as well as how these values are internalized through education and social practice. In addition, this study
also analyzes the challenges in implementing the principles of religious moderation in Indonesia, including
geopolitical influences and socio-religious dynamics influenced by globalization. The findings of this study
are expected to contribute to strengthening the narrative of Islam Wasatiyah as a strategy to prevent
extremism and maintain religious harmony in Indonesia.

Keywords: Islam Wasatiyah; Religious Moderation; Tolerance; Justice; Balance.

! UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia, Email: ainunnafisal7@gmail.com
2 UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia, Email: ucihasaskeh41@gmail.com
3 UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia, Email: bayunurrohman03@gmail.com

419 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023


https://doi.org/10.69526/bir.v1i4.44
mailto:ainunnafisa17@gmail.com
mailto:ucihasaskeh41@gmail.com
mailto:bayunurrohman03@gmail.com

Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N

Pendahuluan

Moderasi Beragama bukan hanya agenda lokal atau nasional, tetapi
moderasi beragama merupakan sebuah strategi penting untuk memerangi
ideologis islam dan kapitalisme sekuler. Moderasi beragama di indonesia di
anggap sebagai solusi atas munculnya sekte sekte esktrimisme yang memang di
anggap merugikan dan meresahkan bagi masyarakat Indonesia. Moderasi
berasal kata moderat yang merupakan sebuah kata sifat turunan dari kata
moderation yang artinya sedang, atau tidak berlebihan. Kemudian dalam bahasa
Indonesia, kata ini di serap menjadi “Moderasi” yang dimana dalam KBBI
didefinisikan sebagai “ pengurangan kekerasan “ dan “ Penghindaran
Keekstreman “[1].

Maka ketika kata moderasi ini di sandingnkan dengan beragama menjadi
“Moderasi Beragam” yang berarti moderasi beragama merupakan sebuah upaya
untuk menghindari keekstreman dan kekerasan dalam peraktik beragama.
Dengan munculnya istilah moderasi beragama tentunya banyak pro dan kontra
atas sikap ini [2]. Banyak yang menganggap bahwa moderasi bergama
merupakan suatu solusi atas munculnya ekstrimisme dan ada juga yang
beranggapan bahwa moderasi beragama merupakan alat barat yang di tujukan
untuk eksistensi kapitalsis dan penjajahan islam [3].

Sebab itu, munculah pertanyaan apakah moderasi beragama itu solusi
untuk masalah sosisal keagamaan atau justru menambah masalah baru? Oleh
karena itu, mari kita sama-sama cari tau jawabanya dengan memahami arti dari
moderasi beragama itu sendiri sehingga kita dapat menentukan apakah
moderasi agama itu solusi atau masalah?

Metode

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif yang menggunakan
data kepustakaan karena objek utama dalam penelitian ini adalah tafsir teks Al-
Qur'an. Metode kualitatif adalah metode penilaian atau metode penelitian
terhadap suatu permasalahan yang tidak dirancang dengan menggunakan
langkah-langkah kerja statistik [4]. Penelitian ini juga menggunakan teknik
observasi dan pengumpulan literatur. Teknik observasi merupakan observasi
dalam penelitian yang berguna dalam membantu memperoleh Data di
Instagram sedangkan pustaka literatur untuk menelusuri data secara tertulis.
Observasi dilakukan dalam observasi [5].

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 420



Moderasi Beragama... |

Hasil dan Pembahasan
Pengertian Moderasi Beragama

Kata moderasi berasal dari Bahasa Latin moderédtio, yang berarti
kesedangan (tidak kelebihan dan tidak kekurangan). Kata itu juga berarti
penguasaan diri (dari sikap sangat kelebihan dan kekurangan). Kamus Besar
Bahasa Indonesia (KBBI) menyediakan dua pengertian kata moderasi, yakni:
pengurangan kekerasan dan penghindaran keekstreman[6]. Jika dikatakan,
“orang itu bersikap moderat”, kalimat itu berarti bahwa orang itu bersikap
wajar, biasabiasa saja, dan tidak ekstrem. Kata moderasi berasal kata moderat
yang merupakan sebuah kata sifat turunan dari kata moderation yang artinya
sedang, atau tidak berlebihan[7]. Kemudian dalam bahasa Indonesia, kata ini di
serap menjadi “Moderasi” yang dimana dalam KBBI didefinisikan sebagai “
pengurangan kekerasan “ dan “ Penghindaran Keekstreman “[8].

Sedangkan dalam bahasa Arab, moderasi dikenal dengan kata wasath
atau wasathiyah, yang memiliki padanan makna dengan kata tawassuth (tengah-
tengah), i'tidal (adil), dan tawazun (berimbang). Orang yang menerapkan
prinsip wasathiyah bisa disebut wasith. Dalam bahasa Arab pula, kata
wasathiyah diartikan sebagai “pilihan terbaik”[9]. Apa pun kata yang dipakai,
semuanya menyiratkan satu makna yang sama, yakni adil, yang dalam konteks
ini berarti memilih posisi jalan tengah di antara berbagai pilihan ekstrem[10].
Kata wasith bahkan sudah diserap ke dalam bahasa Indonesia menjadi kata
'wasit' yang memiliki tiga pengertian, yaitu: 1. penengah, perantara misalnya
dalam perdagangan dan bisnis, 2. pelerai pemisah, pendamai antara yang
berselisih dan 3. pemimpin di pertandingan[11].

Maka ketika kata moderasi ini di sandingnkan dengan beragama menjadi
“Moderasi Beragama” yang berarti moderasi beragama merupakan sebuah
upaya atau sikap seseorang yang beragama untuk menghindari keekstreman
dan kekerasan dalam peraktik beragama[12]. Moderasi beragama di narasikan
sebagai solusi atas munculnya permasalahan sosial keagamaan yang muncul di
indonesia seperti sekte-sekte dengan pemikiran yang ekstream dan ekslusif yang
menimbulkan keresaan bagi masyarakar dan mengancam kerukukunan intra
antar umat bergama di indonesia. Moderasi beragama muncul sebagai penengah
atas permasalahan tersebut[13].

421 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N

Moderasi Beragama Menurut Islam

Moderasi beragama dalam Islam lebih dikenal dengan istilah Islam
Wasatiyah yang bermakna Islam sebagai penengah atau Islam yang di tengah.
Bila berangkat pada berbagai informasi dalam Al-Qur’an, ayat yang menjadi
landasan Islam wasatiyah terdapat pada surat Al-Baqarah ayat 143:

& P s - et~ g0 4 3w o _ 2 2 ez
PPN IRY PG I A AP C SRV P A PG i

Artinya; “Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat
yang pertengahan (adil) agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar
Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.”

Berdasarkan sejarah, asal kata wasatiyyah berasal dari bahasa Arab
dimana berhubungan dengan beberapa rangkaian huruf, yaitu waw, siin dan
tho. Kata wasatiyyah memiliki arti yaitu adalah (keadilan) dan khiyar (pilihan
terbaik) dan pertengahan[14]. Wasathiyah adalah ajaran Islam yang
mengarahkan umatnya agar adil, seimbang, bermaslahat dan proporsional, atau
sering disebut dengan kata ‘moderat’ dalam semua dimensi kehidupan[15].
Umat Islam adalah khiyarunnas (umat pilihan), yang harus mampu menjadi
penengah (Wasath). Menurutnya, salah satu permasalahan umat Islam saat ini
adalah tidak mau menghargai perbedaan pendapat. “Dan ini yang harus kita
perbaiki,” paparnya[16].

Yusuf Al-Qardhawi mengatakan, “Kata Wasathiyah juga diungkapkan
menurut istilah lain yaitu tawazun (seimbang). Yang dimaksudkan adalah
bersikap adil dan seimbang antara aspek - aspek berlawanan karena aspek dari
salah satu tidak memiliki pengaruh serta dapat menghilangkan pengaruh pada
aspek yang berbeda[17]. Dari aspek yang satu tidak dapat menggunakan hak
yang berlebihan karena dapat mengakibatkan perbedaan hak dari aspek yang
berbeda[18].

Adapun asbabun nuzul surah Al-Baqarah ayat 143 ini ada keterkaitannya
dengan ayat sebelum dan sesudahnya, ada beberapa riwayat mengenai asbabun
nuzulnya diceritakan bahwa suatu ketika Rasulallah SAW, salat menghadap ke
Baitul Magqdis, beliau sering mengadahkan wajahnnya ke langitb dengan
mengharapkan kiblat salat di pindahkan lagi menghdap ka’bah[19]. Sehingga
turunlah surat Al-bagarah ayat 144 yang memerintahkan melakukan salat
kembali menghadap ke Ka’bah di Masjidil Haram. Setelah itu, salah satu sahabat
pergi ke luar desa untuk menjumpai sekelompok muslim yang salat masih
menghadap ke Baitul Maqdis[20]. Kemudian berkata “ Demi Allah, aku telat
salat bersama Rasulallah menghadap Masjidil Haram,” lalu mereka memutar

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 422



Moderasi Beragama... |

arah kiblat menuju Masjidil Haram. Karena itu, umar Muslim mulai
merenungkan nasib orang-orang yang meninggal sebelum mereka yang masih
salat menghadap Baitul Maqdis. Terkait hal ini, Allah Swt kemudia menurunkan
surah Al-Baqarah ayat 143 yang menegaskan bahwa nasib mereka masih di surga
karena iman mereka tidak di sia-siakan oleh Allah[21].

M.Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbahnya mengkelompokan
penafsiran awal juz 2 dari ayat 142 sampai ayat 150 satu kelompok.
Pengelompokan ini menjelaskan seputar tentang peralihan kiblat dan sikap
orang-orang Yahudi atas masalah ini[22]. Sedangkan ayat yang berkenaan
dengan ummatan Wasathan atau yang sedang kita bahas sekarang yaitu
moderasi beragama terdapat pada ayat 143[23]. M.Quraihs Shihab
mendefinisikan kata moderasi dengan moderat dan teladan. Hal ini juga beliau
kaitkan dengan letak geografis Ka’bah yang berada di pertengahan. Beliau
menjelaskan bahwa manusia dengan posisi di pertengahan menjadikan mereka
tidak memihak ke kiri ataupun ke kanan, hal ini dapat mengantarkan manusia
dapat bersikap adil[24].

Dalam menjelaskan tentang makna moderasi beragma M.Quraish Shihab
mengemukakan berbagai pendapat ulama, salah satu di antaranya adalah
pandangan terhadap Tuhan dan dunia. Ada yang berpendapat pandangan
tentang tuhan ummatan wasatan (moderasi beragama) mereka tidak
mengingkan wujud tuhan tetapi tidak juga menganut paham polyteisme
(banyak tuhan)[25]. Pandangan islam terhadap tuhan adalah wujud yang maha
esa, sedangkan pandangan islam terhadap dunia adalah tidak mengingkari dan
menilainya, tetapi tidak juga beranggapan dunia adalah segalanya. Pandangan
islam tehdapat hidup bukan hanya dunia melainkan adanya juga akhirat.
Manusia tidak boleh berlarut atau tenggelam dalam materialisme begitu juga
manusia tidak boleh terlalu berlibihan dalam spritualisme[26]. Ketika
pandangan menghadap kelangit kaki tetap harus berpijak kebumi. Islam
mengajarkan agar manusia meraih materi bersifat duniawi tetapi dengan nilai-
nilai samawi[27].

Selanjutnya, M.Quraish shihab menjelaskan penafsirannya pada bagian
ayat yang artinya “agar kamu menjadi saksi atas perbuatan manusia dan rasul
menjadi saksi atas perbuatanmu” Quraish Shihab memahami bahwa islam di
masa mendatang akan menjadi saksi atas baik buruknya pandangan dan
perbutan manusia[28]. Karena hal ini beliau memprediksi dengan merujuk pada
kata “li takunu” Fiil Mudhori’ (yang akan datang). Yang artinya penggalan ayat
ini mengisyaratkan bahwa akan muncul perbedaan dan pergulatan pandangan
antar isme (paham) di masa mendatang dan kaum muslimin yang ummatan
wasatanlah yang akan menjadi penengan atas hal tersebut[29]. Dan hal ini

423 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N

muncul pada masa sekarang yang dimana banyak sekali isme-isme yang
bermunculan[30].

Menurut habib Jafar pada ayat tersebut di singgung kata Annas (manusia) yang
menjadi objek atas moderat itu sendiri. Di sana terdapat kata ja’ala yang artinya
“menjadikan” tidak menggunakan kata Khalaga (menciptakan), menjadikan
tentunya berbeda dengan menciptakan yang dimana menciptakan bisa langsung
terjadi atas kehendak tuhan, sedangkan kata menjadikan itu butuh upaya dari
diri manusia itu sendiri[31]. Yang artinya, moderasi adalah sebagai potensi yang
diberikan dari islam terhadap manusia, sehingga sejauh mana manusia dapat
mengaktualisasikan sikap moderat tersebut sesuai dengan kaidah-kaidah agama
islam[32].

Nilai-Nilai Moderasi Beragama

Nilai ini diartikan sebagai Harga dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia
sebesar. Namun jika kata tersebut dikaitkan dengan suatu benda atau dilihat dari
sudut tertentu, maka harga yang terkandung dalam kata tersebut dapat
mempunyai penafsiran yang berbeda. Nilai berasal dari bahasa Latin vale're
yang berarti berguna, memberdayakan, dapat diterapkan. Oleh karena itu, nilai
diartikan sebagai apa yang baik, apa yang bermanfaat, dan apa yang dianggap
paling benar menurut keyakinan seseorang atau sekelompok orang. Nilai adalah
standar perilaku, keindahan, keadilan, kebenaran, dan efisiensi yang
mempersatukan manusia dan harus dilaksanakan serta dipelihara. Artinya
nilainya dianggap penting dan dianggap baik apabila memenuhi kebutuhan
masyarakat setempat[33]. Nilai disini adalah satu atau lebih nilai yang sering
digunakan untuk menyebut sesuatu yang bernilai, seperti nilainya, nilainya, atau
sistem nilai dan digunakan untuk sesuatu yang bernilai atau bernilai, bukan
sesuatu yang baik atau berharga. Nilaijuga digunakan sebagai kata kerja dalam
ekspresi mengevaluasi, mengevaluasi, dan dinilai[34]. Penilaian umumnya
identik dengan evaluasi ketika digunakan secara aktif untuk mengevaluasi
suatu tindakan[35].

Menurut Amril Mansour, nilai tidaklah mudah untuk didefinisikan,
namun paling tidak dalam tataran praktis, nilai adalah sesuatu yang menarik,
dikehendaki, dinikmati, dikehendaki, dalam arti yang baik atau positif. Menurut
peneliti, nilai merupakan wujud dari karakter yang baik, nilai yang dapat
dikenali, seperti perilaku baik yang patut dipertahankan oleh seseorang[36].
Untuk mendukung konsep dan sikap moderat, setidaknya ada empat nilai inti
yang perlu dikembangkan dan diinternalisasikan melalui proses pendidikan.
Empat nilai inti adalah toleransi (tasamuh), keadilan (i'tidal), keseimbangan
(tawazzun), dan kesetaraan. Penjelasan sederhana keempat itu adalah sebagai
berikut;

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 424



Moderasi Beragama... |

Toleransi

Dalam bahasa Arab, istilah “toleransi” berarti “tasamuh. Artinya
sifat atau sikap toleransi atau saling menghormati antar sesama
manusia, meskipun sikap atau pendapat orang lain berbeda (atau
bahkan bertentangan) dengan diri sendiri[37]. Secara etimologis,
toleransi berarti kesabaran, ketahanan emosi, dan kelapangan.
Manusia sebagai makhluk sosial tidak pernah lepas dari
kebutuhan akan orang lain, dan semua orang tentu saling
membutuhkan satu sama lain[38]. Oleh karena itu, manusia dan
manusia lainnya harus saling menjaga dan membantu dalam
keutamaannya masing-masing dalam berbagai aspek kehidupan,
mulai dari aspek sosial, ekonomi, budaya, sosial dan aspek
kehidupan manusia lainnya[39]. Hubungan persaudaraan dan
toleransi antar umat beragama sama sekali tidak dilarang oleh
Islam sepanjang dalam taraf kemanusiaan dan kedua belah pihak
saling menghormati hak masing-masing. Toleransi membutuhkan
cara pandang yang luas agar bisa memahami orang lain. Hal ini
memudahkan untuk mengenali dan membangun hubungan kerja
sama. Salah satu cara untuk mencapai peradaban toleransi tersebut
adalah dengan inklusivisme[40].

Karena sikap inklusif mengajarkan kita tentang kebenaran
universal, sendiri juga meruntuhkan sikap eksklusif yang
menganggap bahwa kebenaran dan kemuliaan hanya ada di dalam
dan di pihak kita. Kebenarannya mungkin ada dan dimiliki oleh
orang lain[41].

Adil

Imam al-Qurtubis menjelaskan, kata Wasas (tengah) artinya al-Adl
(keadilan). Asalnya, dan yang paling dikagumi adalah yang di
tengah. Kemudian al-Qurtubis berkata: ““Ulama kami telah
mengatakan: “Tuhan kami telah menulis kitab-Nya, yang Dia
berikan kepada kita pada tahun dalam wujud yang mulia dengan
sifat kesalehan., dan diberi wewenang untuk menanggungnya[42].
" Dbersaksi demikian kepada semua makhluknya. Dia
menempatkan kami di posisi pertama (utama) meskipun kami
berada di urutan terakhir. Hal ini menunjukkan bahwa tidak ada
seorangpun yang memberikan kesaksian kecuali orang-orang yang

425

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N

bertakwa, dan tidak ada dalil mengenai perkataannya tentang
orang lain kecuali perkataan orang-orang yang bertakwa[43].”

Hampir semua agama mempunyai konsep dasar keadilan, yang
menjadi standar kebajikan yang diajarkan kepada pemeluknya.
Namun mungkin terdapat perbedaan dalam pemahaman,
pengakuan dan pengembangan visinya menurut prinsip
teologisnya. Secara umum, mencakup pengertian keadilan.
Artinya, adil, jujur, obyektif, dan adil. M. Quraysh Shihab
menyatakan bahwa kata “keadilan” pada pada mulanya diartikan
sebagai “kesetaraan” atau “equality” yang menempatkan pelaku
pada sisi keadilan atau hak[44].

3. Keseimbangan

Keseimbangan (tawazun) adalah sikap keseimbangan atau
keselarasan yang membantu terciptanya hubungan yang harmonis
antar manusia dan antara manusia dengan Allah SWT. Prinsip
Tawazun berupaya mencapai integritas umat Islam dan solidaritas
sosial[45]. Dalam Tawazun timbul keseimbangan antara tuntutan
kemanusiaan dan ketuhanan, konsep persatuan antara tatanan
sekuler dan agama, serta keselarasan antara hak dan kewajiban.
Prinsip Tawazun adalah menjaga keseimbangan dan keselarasan
sehingga terjadi keseimbangan antara dunia dan akhirat,
kepentingan individu dan masyarakat, kepentingan masa kini dan
masa depan. Keseimbangan disini adalah suatu bentuk hubungan
yang tidak berat sebelah (menguntungkan bagi sebagian pihak
dan merugikan bagi pihak lain)[46]. Namun masing-masing pihak
dapat mengatur dirinya sendiri sesuai dengan fungsinya tanpa
mengganggu fungsi pihak lainnya. Hasil yang diharapkan adalah
terciptanya kehidupan yang dinamis[47].

4. Kesetaraan

Islam memandang bahwa semua manusia adalah sama (setara),
tidak ada perbedaan satu sama lain dengan sebab ras, warna kulit,
bahasa atau pun identitas sosial budaya lainnya. Prinsip kesetaraan
ini merupakan konsekuensi dari nilai toleransi yang dicapai
melalui inklusifitas[48]. Sikap inklusif akan mengajarkan kepada
kita tentang kebenaran yang bersifat universal sehingga dengan
sendirinya juga akan mengikis sikap eksklusif yang melihat
kebenaran dan kemuliaan hanya ada pada diri dan pihak kita
sendiri. Kebenaran sangat mungkin sekali ada dan dimiliki oleh
orang lain[49]. Pemahaman ini juga akan mengarahkan kita pada

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 426 |



Moderasi Beragama... |

kesetaraan, dan egaliterianisme. Satu-satunya pembeda secara
kualitatif pada diri manusia adalah ketakwaannya kepada
Allah[50].

Permasalahan Moderasi Beragama di Indonesia

Moderasi beragama di Indonesia telah masuk dalam Rencana
Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) tahun 2020-2024. Mentri
agama menyebutkan bahwa moderasi beragama bisa menjadi solusi munculnya
berbagai permasalahan sosial keagamaan[51]. Munculnya beberapa sekte yang
memiliki pemikiran ekslusif dan eskstrem, mereka mengklaim kebeneran hanya
dirinya sendiri dan menyalahkan orang lain dalam praktek keagamaan. Hal ini,
menimbulkan keresahan di masyarakat dan mengancam kerukunan intra antar
umat beragama di indonesia[52]. Karena hal tersebut, kementrian agama
mengatakan bahwa Indonesia sebagai negara multikultural dan multiagama, di
tantang untuk bisa mengelola keragaman dan permasalahan sosial keagamaan.
Untuk mengatasi permasalahan tersebut kementrian agama mengembagkan
konsep moderasi beragama dan mendefinisikan moderasi bergama adalaha cara
pandangan yang membawa orang ke jalan tengah, jauh dari jalan yang
berlebihan dan ekstrem[53].

Pemerintah mengopinikan ekstrimisme sebagai masalah bangsa yang
penting, berbagai program dirancang untuk memerangi ekstrimisme. Padahal
definisi tentang ekstrimisme berasal dari satu sumber saja, yaitu doktrin barat.
Amerika Serikat melalui lembaga Think tank nya”RAND Corporation
Launched” melancarkan strategi adu domba memecah umat islam kedalam
beberapa kelompok, yaitu 1. Islam moderat/toleran 2. Islam Radikal /
fundamental / esktrem 3. Islam sekuler 4. Islam tradisional. Yang artinya,
ekstrimsme merupakan sebuah stigma barat terhadap islam, sementara
permasalahan yang sebenarnya pada bangsa ini yaitu di kelolanya sumber daya
alam yang melimpah oleh bangsa asing, pejabat membangun gurita oligarki,
ekonomi kerap resesi, korupsi marak disemua lini, politik uang menjadi tradisi,
dan moral bangsa terus terdeglaradarsi, kualitas pendidikan kurang mumupuni,
kriminalitas semakin marak, angka percerain tinggi dan kekerasan terhadap
perempuan terus terjadi[54].

Dalam masalah ini umat islam justru di ajak untuk bersikap moderasi
dalam memerangi ekstrimisme, sedangkan tabiat dalam bermoderasi adalah
bersikap ramah termasuk bersikap ramah terhadap bangsa asing yang telah
mencabut sumber daya alam negri ini. Karena itu, sumber permasalahan yang
terjadi pada negri ini adalah salah membaca nya pemerintah yang menjadikan
ekstrimisme dan radikalisme agama sebagai masalah utama bagi bangsa ini.

427 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023



| Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N

Padahal apabila terjadi aksi ekstrimisme dan radikalisme terjadi fakta itu
hanyalah satu cabang dari penerapan sistem sekuler kapitalis neoliberal[55].

Sistem ini telah menimbulkan banyak keburukan ke berbagai aspek
kehidupan, sistem ini pula yang menuduh islam politik dan islam ideogis
sebagai pemicu munculnya aksi ektrimisme dan radikalisme yang kemudian di
narasikan sebagai sumber utama persoalan bangsa korban tumbal dari proyek
moderasi beragama. Karena pada kenyataanya dengan muncul nya islam politik
dan islam ideologis mampuh menjadi solusi untuk masalah keterpurukannya
dunia dan nyatanya islam politik telah menjadi lonceng kematian bagi hegemoni
kapitalisme global[56].

Islam politik atau islam ideologis memang satu-satunya ideologi yang
bisa menghacurkan dominasi penjajahan kapitalisme atas dunia. Penenerapan
ideologi pada masa islam berabad-abad yang lalu dapat mengahantarkan umat
islam pada kesejahtraan bahkan bisa di rasakan oleh orang-orang nonmuslin
hingga mereka merasa lebih aman hidup di bawah naungan islam. Bahkan
sistem ideologi islam merupakan ancaman bagi eksistensi kapitalisme
imperialisme barat[57].

Dari sini dapat kita pahami bahwa moderasi islam yang di gagas oleh
negara kafir imperialis sejatinya di tujukan hanya untuk mempertahankan
eksistensi kapitalisme-liberalisme dan penjajahan mereka atas umat islam.
Secara faktual islam dan politik tidak bisa di pisahkan, bahkan politik
merupakan salah satu pengamalan ajaran islam yang di dasarkan pada aqidah
islam untuk mendakwah islam di dalam negeri dan menyebar luaskan keluar
negeri[58]. Pada hakikatnya politik islam adalah pengurusan urusan umat
berdasarkan kebenaran dan keadilan. Inilah konsep sesungguhnya politik yakni,
mengatur seluruh urusan manusia bukan urusan sendiri. Karena syariah islam
hakikatnya merupakan aturan dan hukum untuk memberikan solusi terbaik
terhadap seluruh aspek kehidupan manusia[59].

Kesimpulan

The Moderasi berasal kata moderat yang merupakan sebuah kata sifat
turunan dari kata moderation yang artinya sedang, atau tidak berlebihan.
Kemudian dalam bahasa Indonesia, kata ini di serap menjadi “Moderasi” yang
dimana dalam KBBI didefinisikan sebagai “ pengurangan kekerasan “ dan “
Penghindaran Keekstreman “. Maka ketika kata moderasi ini di sandingnkan
dengan beragama menjadi “Moderasi Beragam” yang berarti moderasi
beragama merupakan sebuah upaya untuk menghindari keekstreman dan
kekerasan dalam peraktik beragama. Moderasi beragama dalam Islam lebih
dikenal dengan istilah Islam Wasatiyah yang bermakna Islam sebagai penengah

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 428 |



Moderasi Beragama... |

atau Islam yang di tengah. Bila berangkat pada berbagai informasi dalam Al-
Qur’an, ayat yang menjadi landasan Islam wasatiyah terdapat pada surat Al-
Bagarah ayat 143. konsep dan sikap moderat, setidaknya ada empat nilai inti
yang perlu dikembangkan dan diinternalisasikan melalui proses pendidikan.
Empat nilai inti adalah toleransi (tasamuh), keadilan (i'tidal), keseimbangan
(tawazzun), dan kesetaraan. Moderasi beragama di Indonesia telah masuk dalam
Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) tahun 2020-2024.
Mentri agama menyebutkan bahwa moderasi beragama bisa menjadi solusi
munculnya berbagai permasalahan sosial keagamaan. Pemerintah
mengopinikan ekstrimisme sebagai masalah bangsa yang penting, berbagai
program dirancang untuk memerangi ekstrimisme. Amerika Serikat melalui
lembaga Think tank nya "RAND Corporation Launched” melancarkan strategi
adu domba memecah umat islam kedalam beberapa kelompok, yaitu 1. Islam
moderat/toleran 2. Islam Radikal / fundamental / esktrem 3. Islam sekuler 4.
Islam tradisional.

Author Contributions

Ainun Nafisa: Conceptualization, Methodology, Writing - review &
editing, Supervision, Project administration. Alpin Iskandar: Methodology,
Writing - review & editing, Investigation. Bayu Nugraha N: Conceptualization,
Methodology, Writing - review & editing, Investigation.

Acknowledgement

We would like to thank to UIN Bandung and an anonymous reviewer for
providing valuable input on these papers.

Conflict of Interest

The authors declare no conflicts of interest.

Funding

This research did not receive any financial support.
Bibliography

[1] E. C. M. Djamil, E. G. Rahayu, and F. Fahreza, “Thoroughly Exploring
Secularism in an Islamic Perspective: History , Dynamics , and
Interpretation of the Qur " an,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp. 1-16, 2024,
doi: 10.69526/bir.v2i1.30.

[2] A. Nirwana, R. Tamami, S. Hidayat, and S. Akhyar, “ANALYSIS OF
BEHAVIORS OF SIDODADI MARKET TRADERS BASED ON TAFSIR
AL-JAMI" LI AHKAM AL-QUR'AN IMAM AL-QURTUBI ABOUT
CHARACTERISTICS OF MADYAN TRADERS,” |. At-Tibyan ]. Ilmu

| 429 Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N

[3]
[4]

[9]

[10]

[11]

[12]

[13]

[14]

[15]

Algqur’an dan Tafsir, vol. 6, no. 2, pp. 281-300, Dec. 2021, doi: 10.32505/ at-
tibyan.v6i2.3255.

A. zainuri Fahri, mohammad, “Moderasi Beragama di Indonesia
Mohamad,” Religions, vol. 13, no. 5, 2022.

A.Nirwana AN, D. Mustofa, and S. Akhyar, “Contextualization Review of
the Interpretation of the Verses of the Fathul Qulub Book at the IMM
Sukoharjo Regeneration Program,” J. Ilm. Al-Mu ashirah, vol. 20, no. 1, p.
146, Feb. 2023, doi: 10.22373 /jim.v20i1.16939.

A. Nirwana AN, “Multimedia Tafsir: Exploring the Meaning of the Quran
in the Digital Era,” SSRN Electron. |., 2024, doi: 10.2139/ssrn.4785707.
Syamsuriah and Ardi, “Urgensi Pemahaman Moderasi Beragama di
Indonesia Pendahuluan,” . Ilm. Islam. Resour., vol. 19, no. 2, 2022.

A. Nirwana, “DA'WAH IN THE QUR’AN (THEMATIC TAFSIR),” J. At-
Tibyan J. llmu Alqur’an dan Tafsir, vol. 4, no. 2, pp. 307-329, Dec. 2019, doi:
10.32505/ at-tibyan.v4i2.1350.

D. Nogita, E. S. Q. Solihat, and F. A. At-, “Islam, Radikalisme dan
Terorisme Dalam Perspektif Al- Qur ‘an: Kajian Tafsir Tematik,” Bull.
Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 5-6, 2024, doi: 10.69526/ bir.v2i2.37.

A. Nirwana, M. D. Ariyanto, M. F. Abror, S. Akhyar, and F. bin Husen
Ismail, “SEMANTIC ANALYSIS OF WHERE IS THE DIFFERENCE IN
THE MEANING OF THE WORDS QALB AND FUAD IN THE QUR’AN?,”
J. STIU Darul Hikmah, vol. 9, no. 1, pp. 12-20, Mar. 2023, doi:
10.61086/jstiudh.v9i1.38.

A. Nirwana, H. Hayati, and M. Ridhwan, “The Media of Washatiyah
Dakwah in Quranic Exegesis Study,” Budapest Int. Res. Critics Inst. Humanit.
Soc. Sci., vol. 3, no. 2, pp. 911-922, May 2020, doi: 10.33258 /birci.v3i2.919.
R. W. Wibowo and A. S. Nurjanah, “ Aktualisasi Moderasi Beragama Abad
21 Melalui Media Sosial,” Madania |. [lmu-Ilmu Keislam., vol. 11, no. 2, 2021.
A. Nirwana AN et al., “Serving to parents perspective azhar’s quranic
interpretation,” Linguist. Cult. Rev., vol. 6, pp. 254-263, Feb. 2022, doi:
10.21744/lingcure.v6nS5.2155.

I. Nashohah, “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama melalui Pendidikan
Penguatan Karakter dalam Masyarakat Heterogen,” Pros. Nas. IAIN Kediri,
vol. 4, no. November, 2021.

M. B. Al Giffary, M. R. Maulana, M. A. Rahman, and F. D. Fadhilla,
“Konsep Moderasi Beragama Dan Kerukunan Antar Umat Beragama
Sesuai Ajaran Islam,” Islam. Educ., vol. 1, no. 2, 2023.

A. Nirwana, L. P. Sari, S. Suharjianto, and S. Hidayat, “Kajian Kritik pada
Bentuk dan Pengaruh Positif al-Dakhil dalam Tafsir Jalalain tentang Kisah
Nabi Musa dan Khidir,” AL QUDS ]. Stud. Alquran dan Hadis, vol. 5, no. 2,
p. 717, Nov. 2021, doi: 10.29240/alquds.v5i2.2774.

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 430



Moderasi Beragama... |

[16]

[17]

[18]

[19]

[20]

[21]

[22]

[23]

[24]

[25]

[26]

[27]

[28]

E. Righayatsyah and A. A. Muhyi, “Islam dan Hak Asasi Manusia Dalam
Perspektif Al- Qur " an: Kajian Tafsir Tematik,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no.
2, pp. 267-288, 2024, doi: 10.69526/birv2i2.35.

A. Nirwana, S. Hidayat, and S. Suharjianto, “ 4l xe s Sic sacl s il J gual
wlee (" J. Online Stud. Al-Qur’an, vol. 16, no. 2, pp. 137-164, Jul. 2020, doi:
10.21009/]5Q.016.2.02.

H. H, “Perempuan dan Moderasi Beragama: Potensi dan Tantangan
Perempuan dalam Mewujudkan Moderasi Beragama,” |. Hawa Stud.
Pengarus Utamaan Gend. dan Anak, vol. 4, no. 1, 2023.

N. A. Prasanti, P. E. Adila, R. Mughiry, and A. A. Muhyi, “The Correlation
between Islam and Globalization According to the Maudhu ~ i
Interpretation,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 153-168, 2024, doi:
10.69526/bir.v2i2.13.

A. N. AN, “Konsep Islamic State Amien Rais dan Nurcholish Madjid,” J.
Subst., vol. 15, no. 1, pp. 41-52, 2013.

Darmayanti and Maudin, “Pentingnya Pemahaman dan Implementasi
Moderasi Beragama dalam Kehidupan Generasi Milenial,” Syattar Stud.
Ilmu-ilmu Huk. dan Pendidik., vol. 2, no. 1, 2021.

A. Nirwana AN, “Qawaid Tafsir dan Ushul Tafsir Siti Aisyah dalam Kitab
Sahih Muslim,” |. Ilm. Al-Mu’ashirah, vol. 18, no. 2, p. 152, Nov. 2021, doi:
10.22373 /jim.v18i2.11281.

M. 1. Thaib, “Baitul Mal Aceh and Productive Zakat Education for
Mustahiq,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 187-204, 2024, doi:
10.69526/bir.v2i2.11.

H. D. Noviani, E. Yanuarti, S. M. Habibah, R. R. N. Setyowati, and F.
Fatmawati, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam
Kurikulum Merdeka Belajar Pendidikan Agama Islam,” Symfonia ].
Pendidik. Agama Islam, vol. 3, no. 1, 2022.

N. Isma, N. Holifah, N. F. Amini, and S. N. Rois, “Islam dan
Fundamentalisme Dalam Al * Qur’an,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp.
131-148, 2023, doi: 10.69526/bir.v2il.27.

A. Basir, S. Suri, A. Nirwana AN, R. Sholihin, and H. Hayati, “relevance of
national education goals to the guidance of the Al-Quran and Al-Hadith,”
Linguist.  Cult. Rev., vol. 6, pp. 122-137, Jan. 2022, doi:
10.21744 /lingcure.v6nS5.2088.

I. Azizah, “Peran Santri Milenial dalam Mewujudkan Moderasi
Beragama,” Pros. Nas., vol. 4, no. November, 2021.

A. Nirwana AN et al., “PELATIHAN METODE TAJDIED UNTUK
PENINGKATAN MEMBACA AL-QUR’AN SISWA SD
MUHAMMADIYAH PROGRAM KHUSUS KOTTABARAT,” |. Pema
Tarb., vol. 2,no. 1, p. 50, Jul. 2023, doi: 10.30829/pema.v2i1.2361.

| 431

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023



| Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N

[29]

[30]

[31]

[32]

[33]

[34]

[35]

[36]

[37]

[38]

[39]

[40]

A. Nirwana, S. Hidayat, H. Hayati, F. Furqan, F. Arfan, and S. Fitria,
“SOSIALISASI DAN KONSOLIDASI PROGRAM REMAJA MASJID
/REMAS TERHADAP TRANSFORMASI AKHLAK REMAJA”
MONSU’ANI TANO ]. Pengabdi. Masy., vol. 3, no. 1, Jun. 2020, doi:
10.32529/tano.v3i1.480.

A.N. An, F. Arfan, F. D. Marshal, C. Maulana, and N. Fadli, “Metodologi
Tafsir Al-Qur’an: Methods of Qur’an Research and Quran Tafseer
Research its implications for contemporary Islamic thought,” Bull. Islam.
Res., vol. 2, no. 1, pp. 33-42, 2024, doi: 10.69526 / bir.v2i3.34.

Z. Abidin, “Tafsir Maudhu'i: Study of the Qur’an on Business, Trade and
Economy: Tafsir Maudhu'i: Kajian Al-Qur'an Mengenai Bisnis,
Perdagangan Dan Perekonomian,” Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 57-72,
2023, doi: 10.23917/bir.v1i1.123.

M. Pahmuddin, “Urgensi Pendidikan Berbasis Moderasi Beragama di
Indonesia,” . Ekon., vol. 7, no. 1, 2023.

S. F. Fuadia, R. Aini, R. M. Soba, and A. A. Muhyi, “The Concept of The
State in Islam : A Study of Maudhu'i’s Interpretation,” Bull. Islam. Res., vol.
2,no. 1, pp. 1-20, 2024, doi: 10.12345/bir.v2i1.1234.

A. Nirwana, A. Fitri, R. Rahmadon, F. Arfan, Z. Zahari, and F. M. Sari,
“Sosialisasi Kemukjizatan Al Qur’an Terhadap Komunitas Pendengar
Radio Baiturrahman Aceh Melalui Program Interaktif Al Qur'an dan
Sains,” PERDIKAN (Journal Community Engag., vol. 1, no. 2, Dec. 2019, doi:
10.19105/ pjce.v1i2.2863.

B. N. Hoir, “Thematic Tafsir Study: Religious Moderation in the Qur’an,”
Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 43-56, 2023, doi: 10.23917 /bir.v1i1.123.

A. Mukrimun, “Application Analysis Study and Implications of Rules “Al-
Ibratu BiUmuami Al-Lafdzi La Bi Khushuishi As-Sabab’ In Tafsir Mafatih al-
Ghoib,” Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 27-28, 2023, doi:
10.23917 /bir.v1i1.123.

D. Ramdani, D. L. Hilwa, and F. F. Muzani, “Islam dan Pluralisme dalam
Perspektif Al- Qur ” an: Kajian Tafsir Tematik,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no.
1, pp. 4-6, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i1.32.

N. Damayanti, S. A. Nurazizah, and R. Abdurohman, “The Concept of
Human Rights from The Qur’an Perspective,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1,
pp- 17-32, 2024, doi: 10.69526 / bir.v2i1.20.

Mahmudulhassan, “Exploring the Essence , Importance , and Distinctive
Attributes of Islamic Culture : An In-depth Cultural Analysis,” Bull. Islam.
Res., vol. 2, no. 4, pp. 303-320, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i4.25.

F. Muhammad, “The Ethics Of Communication To Parents In Surah
Maryam Ayat 42-48 (Study On Kitab Tafsir Al-Taysir By Firanda Andirja,”
Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 33-42, 2023, doi: 10.23917/bir.v1i1.123.

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 432 |



Moderasi Beragama... |

[41]

[42]

[43]

[44]

[45]

[46]

[47]

[48]

[49]

[50]

[51]

[52]

Y. Irbah, “Main The Principle Of Inter-Religious Tolerance ( A
Comparative Study Of The Interpretation Of Surat Al Kafirun Between
Hamka And Quraish Shihab,” Bull. Islam. Res., vol. 1, no. 1, pp. 20-32, 2023,
doi: 10.23917/bir.v1i1.123.

D. Nurfazri and D. N. Agustin, “Islam dan Demokrasi: Kajian Tafsir
Maudhu * i,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 5-6, 2024, doi:
10.69526/bir.v2i2.23.

D. Apriliani, D. Tafa, and F. Munawwar, “Islam dan Globalisasi dalam
Kajian Tafsir Maudhu'i,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 5-6, 2024, doi:
10.69526/bir.v2i2.29.

D. Sukmawati, G. P. Pratama, and D. Abdullah, “Islam dan Lembaga
Negara Pendahuluan Indonesia adalah negara dengan kerangka
kelembagaan yang terorganisir Pendekatan dalam konteks ini merujuk
pada sudut pandang yang Diskusi dan Pembahasan Pengertian Islam dan
Lembaga Negara Dari segi bahasa , lembaga n,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no.
1, pp. 4-6, 2024, doi: 10.69526/ bir.v2i1.28.

P. Prakosa, “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat
Beragama,” |. Ilm. Relig. Entity Humanit.,, vol. 4, no. 1, 2022, doi:
10.37364/jireh.v4il.69.

F. H. Akbar, F. L. Fasha, and F. Abdullah, “Konsep Moderasi Beragama
dalam Tinjauan Qur’an Hadis Pendahuluan,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1,
pp- 59-80, 2024, doi: 10.69526/bir.v2il.21.

D. D. Hasanah, D. N. Salsabila, and H. A. Al, “Bagaimana Hubungan Islam
dan Liberalisme dalam Perspektif Qur’an ?,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1,
pp. 53-70, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i1.17.

E. Rahmawati, F. A. Aziz, and G. R. Jannah, “The phenomenon of the Hijab
Wrapping Tightly in the Qur " an Sunnah Review and its Comparison with
the Veil and Burqa,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp. 4-6, 2024, doi:
10.69526/bir.v2il.24.

R. Alfi, N. Hasanah, R. Rifkiah, and A. A. Muhyi, “Contemporary
Traditions and Challenges: Tafsir Maudhu'i’s Study of Islam and
Fundamentalism,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 2, pp. 131-152, 2024, doi:
10.69526/bir.v2i2.7.

P. Dewi, R. N. Putri, and A. A. Muhyi, “Islamic Views on Radicalism and
Terrorism,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp. 39-52, 2024, doi:
10.69526/bir.v2i1.9.

M. L. Nisar Mahyuddin, “Pemahaman Moderasi Beragama dan Sikap
Mahasiswa terhadap Intoleransi Sosial,” Sosiol. |. Agama dan Masy., vol. 5,
no. 1, 2022.

A.F.R, “Hermeneutics of Gender : A Comparative Study of Hermeneutical
Models Amina Wadud and Farid Esack,” Bull. Islam. Res., vol. 2, no. 1, pp.

| 433

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023



Ainun Nafisa, Alpin Iskandar, Bayu Nugraha N

[53]

[54]

[55]

[56]

[57]

[58]

[59]

21-38, 2024, doi: 10.69526/bir.v2i1.10.

O. Gultom, “Moderasi Beragama: Cara Pandang Moderat Mengamalkan
Ajaran Agama di Indonesia dalam Perspektif Fenomenologi Agama,” J.
Agama dan Kebud., vol. 17, no. 1, 2022.

S. Marwiyah et al., “Pelatihan Moderasi Beragama di Pondok Pesantren
Putra Dato Sulaeman,” Madaniya, vol. 3, no. 4, 2022.

S. U. Kholqi, “Aktualisasi Moderasi Beragama Perspektif Al-Quran di
Lingkungan Pesantren,” Mapendis |. Manaj. Pendidik. Islam, vol. 1, no. 1,
2023.

M. Rahmah, “Moderasi Beragama dalam Alquran (Studi Pemikiran M.
Quraish Shihab dalam Buku Wasatiyyah: Wawasan Islam tentang
Moderasi Beragama),” Tesis, 2020.

M. I. K. Dewi and N. M. R. Kristina, “Peran Organisasi Kemasyarakatan
Dalam Penguatan Moderasi Beragama,” Pros. Semin. Nas. IAHN ..., vol. 4,
no. 4, 2021.

Abror Mhd. et al., “Proyeksi Moderasi Beragama Di Indonesia,” Harmoni,
vol. 8, no. 4, 2020.

N. F. Pratiwi, “Upaya Guru Pendidikan Agama Islam Dalam
Meningkatkan Penanaman Moderasi Beragama Bagi Peserta Didik di
Smpn 2 Badegan,” IAIN Ponorogo, 2022.

Copyright

© 2023 The Author(s). This is an open-access article distributed under the terms of the

Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC-BY 4.0), which permits unrestricted
use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original author and source are
credited. See http:/ /creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Bulletin of Islamic Research, Vol 1, No 4, 2023 434



